
83

思想論壇  《文化研究》第三十期（2020年春季）：83-91

回顧與前瞻：談故宮的定位*

Review and Prospect of the Positions of the Natoinal Palace Museum

許雅惠**
Ya-hwei HSU

 

1965年11月12日，臺北外雙溪的國立故宮博物院正式開館，為慶賀國

父孫中山百年誕辰，掛上「中山博物院」的牌匾。不過這個故宮實際上是

兩個博物館的聯合：故宮博物院與中央博物院。成立於1925年的故宮博物

院是從紫禁城的清宮轉化而來，成立於1933年的中央博物院則屬現代博物

館，目標在展示現代學科的成果，包括田野考古與科學調查。兩者性格截

然不同：一為陳列傳統帝制皇室文物，一為展示現代學術成果。至於開館

時掛上的「中山博物院」牌匾，原意可能是為了將來「反攻大陸」後，故

宮與中央兩院返歸舊址，外雙溪院廈以中山博物院之名繼續營運（索予明 

1986）。只是往後的時局發展離這個原始構想愈發遙遠，故宮不僅在臺灣

生根，還於2015年在嘉義設立南部分院，以「繽紛亞洲，盡在南院」為定

位，標誌新時代的來臨。本文回顧故宮博物院的歷史，分析在過去五十多

年間，故宮如何因應時局變化，調整她在臺灣政治、社會中的角色，並思

考故宮與南院未來可能的發展與定位。

 投稿日期：2020年1月08日。接受刊登日期：2020年1月31日。
* 本文部分內容改寫自「歷史學柑仔店」部落格文章，原篇名〈誌故宮開館53週
年〉，刊登於2018年11月12日。

** 許雅惠，國立臺灣大學歷史學系副教授。
 聯絡方式：yahweihsu@ntu.edu.tw。

回顧與前瞻：談故宮的定位

DOI：10.6752/JCS.202004_(30).0005



84

文化研究   Router: A Journal of Cultural Studies

一、故宮的兩種性格

民國成立，溥儀退位後，仍在紫禁城中住了十多年，直到1924年溥儀

搬出皇宮，故宮博物院才於次年正式成立。在此之前，僅在紫禁城一角的

文華殿與武英殿設古物陳列所，對外展示清宮文物（宋兆霖 2009）。

眾所周知，故宮收藏來自清宮紫禁城，那麼清宮收藏來自何處？只

要稍微一想就可明白，元、明、清三代均建都北京，皇宮都在今日的紫禁

城。滿清軍隊打敗明軍，進入皇宮後，當然接收了明代宮廷文物；同樣

地，明代宮廷很可能也接收了蒙元皇室收藏（雖然我們對明代宮廷收藏的

認識不多）。蒙古人建立的元代呢？1234年滅金後，忽必烈便在金中都的

東北方營建大都，成為明、清北京城的基礎。在金人故地建都，大概也接

收了金代的宮廷收藏。而金帝收藏又從哪來？原來金人入汴京後，徹底掠

奪北宋宮廷，不只宋室寶藏，連徽宗、欽宗兩位皇帝與大批皇族都被帶到

東北。今日還能在故宮看到宋、金、元、明的皇帝收藏，即緣於此。

在傳統中國，皇室收藏隨著王朝而更迭，也被賦予王權的正統象徵

（Ledderose 1978-79; 許雅惠2017/08/25）。進入民國時期，這個帝制時代

的思想並未被完全拋棄。1937年中日戰爭爆發，國民政府將紫禁城中的文

物大規模南運，保護「國寶」免於落入外國之手。1到了1949年國共內戰，

國民黨退守臺灣之際，蔣介石仍不忘在擁擠的軍艦中裝載故宮文物，顯然

歷代皇帝寶藏所具有的正統象徵並未被遺忘。

來到臺灣後，為了管理方便，故宮博物院、中央博物院與中央圖書館

三個單位成立聯合管理處（國立故宮博物院〈時間不詳〉）。1954年中央

圖書館恢復建制，從聯管處分離出去；故宮與中央兩院則在1965年外雙溪

館舍落成後，以「國立故宮博物院」為名，掛上「中山博物院」的牌匾，

對外開放，並選在孫中山百年誕辰之日開幕，以茲紀念（索予明 1986）。

這個被「國立故宮博物院」招牌所掩蓋的中央博物院是什麼機構呢？

1 清末民初的「國寶」論述，見Wang（2010）。



85

她是國民政府北伐成功後，於1 9 3 3年在首都南京籌辦的全新機構，由中

央研究院歷史語言研究所所長傅斯年負責規劃，1 9 3 4年由「中國考古學

之父」李濟擔任主任，具有弘大的藍圖。根據傅斯年的構想，中央博物院

分自然、人文和工藝三館，涵蓋地質、植物、動物、人類、民族、考古、

歷史等現代學科，宗旨在提倡科學研究，從事民眾教育。1936年成立理事

會，由中央研究院院長蔡元培擔任理事長（杜正勝 2004）。

由其籌備人員可知，中央博物院從創建伊始，就與中央研究院有著

密不可分的關係─中央研究院作為國家最高研究單位，而中央博物院則

是現代新學術的展示基地。可惜中央博物院還在草創階段，就遇上中日戰

爭，因此藏品以清代的熱河、奉天兩行宮文物為主，加上一些購藏、撥交

及接收之文物，沒能真正實踐展示現代學術的理想。直到今日，故宮內部

的文物帳冊，仍把「故博」、「央博」兩單位分得一清二楚，毫不混淆。

明白了故宮博物院與中央博物院的不同性格，就能了解1 9 6 5年在外

雙溪開館的「故宮」並非北京紫禁城故宮的復館，而是融合了兩種不同性

格，全新的一個博物館。只是在共產中國對外封閉的年代中，這個新誕

生的博物館被賦予沉重的政治任務，「故宮博物院」的一面走向明亮的幕

前，「中央博物院」的性格則長期被掩蓋於帷幕之後。

二、1965-1980：中華文化守護者

國民政府遷臺以後，中華人民共和國建立，關起大門，如火如荼進行

一連串政治運動，更在1966年發起文化大革命，揚棄傳統文化。海峽這邊

的中華民國政府則一肩挑起中華文化捍衛者的角色，同年發起「中華文化

復興運動」，故宮也負起向全世界展示中華文化的民族大任。

在中國對外封閉的那些年，臺灣成為中華文化的復興基地，歐美學

者來到此地學習中國語言與文化，利用故宮豐富典藏而開展的中國藝術研

究也在臺灣紮根。許多學子在1 9 7 0年代赴歐、美、日，學習現代的藝術

史研究方法，回臺後在大學成立藝術史專業（賴毓芝訪談、呂昀真記錄

回顧與前瞻：談故宮的定位



86

文化研究   Router: A Journal of Cultural Studies

2015）。受惠於故宮典藏與當時的政治氛圍，再加上現代學科訓練，這些

學者奠定了中國藝術史學的基礎，培養出不少優秀人才，直到今日不少海

外的中國藝術史研究者都還是來自臺灣（參本論壇施靜菲文）。

1978年底，中國推行改革開放，重新對國際社會打開門戶，並重拾傳

統文化的價值。1980年，為慶祝中美建交，雙方合作推出「偉大的中國青

銅時代」（The Great Bronze Age of China）展覽，在美國各大城市巡迴。中

國方面精心挑選商周銅器、秦始皇兵馬俑等震驚世界的考古成果，向西方

世界揭開她神祕的面紗。2面對此國際新局面，故宮開館以來的定位：中華

文化守護者，開始受到嚴峻挑戰。

1991年，為慶祝中華民國建國八十周年，故宮大規模邀集不含中國的海、

內外研究者，舉辦「中國藝術討論會」，會後出版論文集四大冊（國立故宮

博物院編1991）。稱其為世紀討論會實不為過，其規模之大，至今臺灣沒有

一個藝術研討會能與之匹敵，論文總數超過70篇，包括書畫37篇，器物35篇。

更引人注目的是論文集前方的致辭名單，依次為：總統李登輝賀詞、

國民黨榮譽主席蔣宋美齡開幕詞、召集人謝東閔致詞、行政院長郝伯村設

宴講詞、院長秦孝儀工作報告。如此大規模的學者陣仗，加上冠蓋雲集的

黨政要員，中國藝術研究受到前所未有的高規格對待。可以想見，當時必

定被視為學術圈的一大盛事。今日看來，這場會議更像是1965年以來，故

宮作為中華文化守護者之業績總盤點。那些自詡為文物的保護者以及曾經

受惠於故宮典藏的研究者，齊聚一堂，舉杯向過去致敬。

隨著中國門戶開放，加上臺灣內部廢除戒嚴，本土意識崛起，故宮作

為中華文化守護者的角色必然成為過去，該如何面對這個時代新局？

三、故宮南院：繽紛亞洲，盡在南院

2000年總統大選，首次政黨輪替，之後政黨輪替成為常態，隸屬行政

2 北京故宮的國際展覽整理，見Naquin（2004）。



87

院管轄的故宮院長，也隨著政黨交替而更迭。之後的歷任院長均具備學術

或文化長才，故宮逐漸褪去原有的黨國色彩，強化其現代博物館的職能。

新一代的博物館人員均受過專業的學科訓練，從藝術、考古、歷史、文物

保存到博物館學。故宮內部實質上已轉型成為專業的現代博物館，只是因

為故宮院長屬內閣一員，政治力經常強勢介入，以致有時讓人誤以為故宮

還是過去那個中華文化保衛者，大中華文化的代表。

故宮這十多年策畫的展覽（不含政治交辦及應酬性展覽），嘗試跳

脫傳統民族主義大中華文化的敘事框架，轉而從更寬廣的文明形成、文化

互動的角度來詮釋。從這點來說，故宮逐漸擺脫其故宮博物院的傳統角

色，中央博物院的現代學術性格走向幕前。南部分院的定位─亞洲博物

館─反映這股時代新潮流。從2004年規劃，到2015年對外開放，中間幾

經波折（一度要變成花卉博物館），也經歷二次總統大選政黨輪替，不過

故宮南院最終仍維持放眼亞洲的格局（施靜菲2018/09/13）。

這十多年之間，亞洲博物館的定位，不僅呼應全球史的研究浪潮，也

在臺灣培育出研究日本茶道、韓國陶瓷、亞洲織品、伊斯蘭玉器的專家，

讓臺灣的藝術史研究跨出臺灣與中國，將觸角伸展到亞洲其他文化。視野

擴展了，展覽的格局才能有所不同。以南部分院的伊斯蘭玉器為例，過去

在外雙溪本館陳列中，永遠只能從屬於清代宮廷的敘事之下。到了嘉義，

馬上令人眼睛一亮，原來在中國以外，也有那樣精於琢玉的文化，並且影

響清宮玉工。最近甚至有研究者指出，中亞（也就是古代稱為西域的地

區）在千年之前可能便存在琢玉傳統，修正了過去老把玉文化與古代中國

畫上等號的文化偏見（鄧淑蘋2016）。

南部分院的亞洲陳列，讓國人不用出國門便能欣賞來自各地的藝術品。

除了院藏文物，也自海外各大博物館借展，如：「日本美術之最」、「高麗青

瓷」、「揚帆萬里：日本伊萬里瓷器特展」、「交融之美：神戶市立博物館精

品展」，都是高品質的展覽，而且扣緊亞洲文化交流這個主題。未來若能朝此

方向持續耕耘，並將範圍擴展到東南亞與南亞，相信再過十幾二十年，臺灣

也將有東南亞或南亞藝術的專家，有能力向觀眾展示更為多元的亞洲文化。

回顧與前瞻：談故宮的定位



88

文化研究   Router: A Journal of Cultural Studies

四、全球史中的臺灣

今年年初剛下檔的「蔡牽與王得祿」展，是故宮南院成功與嘉義接地

氣的一檔特展，展現吳密察院長「友善化」的想法（編輯部採訪、胡櫨文

整理2 0 1 9）。展覽述說清中葉活躍於臺灣西南沿海的海盜蔡牽，以及與

之周旋的朝廷命官王得祿之事蹟。陳列櫃平面陳列著肅清海賊的清宮文書

檔案，立面則懸掛著帶有王得祿題名的廟宇牌匾，展現朝廷命官的在地角

色，兩者相互輝映。宮廷與地方，在這個特展中成功結合。

「蔡牽與王得祿」特展雖然接地氣，但也凸顯出一個問題：臺灣雖

有眾多講述本地歷史的博物館，但缺乏一個以弘大視角來認識臺灣的博物

館，特別是臺灣在海洋時代的興起與發展。自十六世紀大航海時代以來，

政權的來去與各人群的互動，直接形塑了今日的臺灣。西元2000年之後，

成立了不少臺灣歷史的博物館，包括：國立臺灣史前文化博物館（2 0 0 2

年）、國立臺灣文學館（2003年）、國立臺灣歷史博物館（2011年），加

上奠基於日治時期的國立臺灣博物館，數量不算少，但各有偏重。若能適

度整合各館的文書檔案與田野調查、考古發掘所得，匯集不同類型材料，

統合陳列，將有助於以大歷史的視野，將臺灣放到亞洲、甚至於全球的大

脈絡中來理解，更為全面而有機地認識臺灣這塊土地的過去與文化。

辦一檔好展覽的前提是必須有好藏品，除了向北院調撥展件，如何

充實典藏，一直是故宮南院棘手的問題。二十一世紀的今日，在藝術市場

上購藏文物不但要有龐大資金，還有道德問題，不太可能作為主要管道。

世界各大博物館經常與考古文化單位有密切合作，有些甚至將考古人員納

入編制，方能持續豐富典藏，提升研究。過去故宮作為帝制時代皇家收藏

的展示窗口，這方面的需求不高。南院成立後，若想擴充展品、與在地有

更深的連結，恐怕也必須進行跨學科整合，考慮將田野、考古人才納入編

制，抑或與考古機構建立密切的長期合作。

故宮博物院的另一塊招牌─中央博物院，原始的構想便是將文物的

收集、研究、陳列等上、下游整合。由研究機構的田野、考古人員進行材



89

料收集與整理，之後將物件轉給中央博物院陳列。如今，無論名稱是否仍

為「國立故宮博物院南部分院」，是時間考慮重拾「中央博物院」精神的

時候了！  

五、餘論

最後，談談不時就會浮上檯面的故宮「去政治化」問題。首先要知

道故宮在政府組織中的位置特殊：臺灣大多數博物館都歸文化部管轄，

只有故宮直屬行政院，院長等級與部會首長相當，屬內閣一員，與閣揆

同進退。此特殊地位讓故宮有較為充足的人員與經費，能夠長期維持世界

一流博物館的水準，也為國家負起文化外交的政治任務。但也由於此特殊

地位，經常引發政治凌駕專業的批評。無需諱言，近年爭議的焦點集中在

「去中國化」或「臺灣化」，問題的根源還是在臺灣人民的國家認同與統

獨歧見，而這問題不可能有快速的解決方式。只要故宮院長是內閣一員，

只要臺灣社會的認同分歧存在，要求故宮「去政治化」的聲音便不可能消

失。從學術專業的角度，我們期待故宮持續利用她在體制上的特殊優勢，

超越臺灣與中國二元對立，朝著多元與開放的方向發展，同時也為臺灣培

養出新一代的文化藝術人才。

引用書目

一、中文書目

杜正勝（Tu, Cheng-Sheng）。2004。〈藝術、政治與博物館〉  “Yishu, zhengzhi 
yu bowuguan” [Art, Politics, and the Museum] ，收錄於氏著《藝術殿堂
內外》Yishu diantang neiwai [In and Out the Art Museum]，頁3-20。臺北
（Taipei）：三民書局（Sanmin shuju）。

宋兆霖（Song, Chao-Lin）。2009。《中國宮廷博物館之權輿：古物陳列所》 
Zhongguo gongting bowuguan zhi quanyu: Guwu chenliesuo [The Forerunner of 
the Imperial Museum in China: Gallery of Antiquities]。臺北（Taipei）：國

回顧與前瞻：談故宮的定位



90

文化研究   Router: A Journal of Cultural Studies

立故宮博物院（National Palace Museum）。

施靜菲（Shih, Ching-Fei）。2018/09/13。〈什麼樣的故宮南院，可以定位台灣
在亞洲、國際藝術文化中的角色？〉 “Shemeyang de Gugong nanyuan, 
keyi dingwei Taiwan zai Yazhou, guoji yishu wenhuazhong de jiaose” [How to 
Position the Southern Branch of the National Palace Museum in Asian Art and 
Culture?]，《端傳媒》Duanchuanmei [Initium Media]。Retrieved from: 
https://theinitium.com/article/20180911-opinion-tainan-palace-museum/ on 
Nov 07, 2018.

索予明（Suo, Yu-Ming）。1986。〈總統蔣公與故宮博物院〉   “Zongtong 
Jianggong yu Gugong bowuyuan” [President Chiang and the National Palace 
Museum]，《故宮文物月刊》Gugong xueshu jikan [National Palace Museum 
Monthly] 43: 16-21。

國立故宮博物院（National Palace Museum）編。1991。《中華民國建國八十年中
國藝術文物討論會論文集》 Zhonghua minguo jianguo bashinian Zhongguo 
yishu wenwu taolunhui lunwenji [Symposium on Chinese Art and Antiquities 
in Celebration of the Eightieth Anniversary of the Republic of China]。臺北
（Taipei）：國立故宮博物院（National Palace Museum）。

國立故宮博物院（National Palace Museum）。〈時間不詳〉 (n.d.)。〈歷史沿
革〉  “Lishi yange” [History]，Retrieved from: https://www.npm.gov.tw/
Article.aspx?sNo=03001502 on Jan 21, 2020.

許雅惠（Hsu, Ya-Hwei）。2017/08/25。〈說鼎〉  “Shuo ding” [On the Tripod-
Cauldron]，《歷史學柑仔店》Lishixue ganzaidian [Gam-a-tiam Forum of 
History]。Retrieved from: https://kam-a-tiam.typepad.com/blog/2017/08/說
鼎一個跨越時空的文化符碼.html on Nov 07, 2018.

鄧淑蘋（Teng, Shu-Pin）。2016。〈探索歷史上的中亞玉作〉  “Tansuo lishishang 
de Zhongya yuzuo” [Exploring the History of Jade Carving in Central Asia]，
《故宮學術季刊》Gugong xueshu jikan [National Palace Museum Quarterly] 
33(3): 1-78。

編輯部（Editorial Board）採訪、胡櫨文（Hu, Lu-Wen）整理。2019。〈友善
故宮・務實改革─吳密察院長專訪〉  “Youshan Gugong, wushi gaige: 
Wu Mi-Cha yuanzhang zhuanfang [Friendly Museum and Practical Reform: 
Interview with Director Wu Mi-Cha]，《故宮文物月刊》Gugong wenwu 
yuekan [National Palace Museum Monthly] 437: 4-14。

賴毓芝（Lai, Yu-Chih）訪談、呂昀真（ Lu, Yun-Chen）記錄。2015。〈專訪陳葆
真教授〉  “Zhuanfang Chen Po-chen jiaoshou” [Interview with Professor Chen 
Po-chen]，「中央研究院明清研究推動委員會」網站Zhongyangyanjiuyuan 
mingqingyanjiu tuidong weiyuanhui wangzhan [Website: The Committee for 



91

Promotion of Ming-Qing Studies, Academia Sinica]。Retrieved from: https://
mingching.sinica.edu.tw/Academic_Detail/375 on Nov 07, 2018.

二、外文書目

Wang, Cheng-Hua. 2010. “The Qing Imperial Collection, Circa 1905-25: National 
Humiliation, Heritage Preservation, and Exhibition Culture,” in Reinventing the 
Past: Archaism and Antiquarianism in Chinese Art and Visual Culture, edited by 
Wu Hung, pp. 320-341. Chicago: The Center for the Art of East Asia, Chicago 
University.

Ledderose, Lothar. 1978-79. “Some Observations on the Imperial Collection in China,” 
Transactions of the Oriental Ceramic Society 43: 33-46. 

Naquin, Susan. 2004. “The Forbidden City Goes Abroad: Qing History and the Foreign 
Exhibitions of the Palace Museum, 1974-2004,” T’oung Pao 90(4-5): 341-397.

回顧與前瞻：談故宮的定位


