
106

文化研究   Router: A Journal of Cultural Studies

思想論壇  《文化研究》第三十期（2020年春季）：106-113

故宮的時代解：人本主義、策展框架、科技設計

National Palace Museum (Taiwan): Dilemmas and Solutions

曾柏文*
Albert TZENG

 

故宮是個難題。

座落於臺北外雙溪的國立故宮博物院，以在戰亂中遷臺的大清皇室舊

藏為展品大宗，如今是年集客量超過五百萬人次的重量級觀光資產；更是

中國歷史、藝術、文化的研究教育重鎮。

但在另一方面，「故宮」與北京紫禁城的歷史連結，其在過去兩岸政

權競逐中國正統中的角色，以及長期背負的中國國族主義色彩，也在解嚴

後面對臺灣的認同變遷時，有著揮之不去的定位尷尬。

這裡的根本問題是：解嚴以來，臺灣主體認同高漲，相對而言中國認

同滑落。如果越來越少臺灣人有中國認同，我們又該如何看待，存放在臺

北的這批，被視為「中華文化精萃」的藝術文物精品？

某些獨派論者認為故宮與臺灣無關，只是中國國族主義的載體，因此

主張「還給北京」。光譜另一端的新黨主席郁慕明，也曾在批判綠營推動

的「轉型正義」時，譏諷「不如還給中國」。

相對務實的臺派文化決策者，看見故宮在文化與經濟上的價值，則曾

嘗試尋找「中國」以外的策展框架—例如杜正勝把 2015 年落成的故宮南

 投稿日期：2020年1月08日。接受刊登日期：2020年1月31日。
*  曾柏文，華威大學社會學博士，影想藝術文化基金會策略總監，臺灣設計研究
院、長風基金會顧問。

 聯絡方式：p.w.tzeng@gmail.com。 

DOI：10.6752/JCS.202004_(30).0007



107

院定位為「亞洲文化藝術博物館」，或是陳其南在2018年拋出以「故宮臺

灣化」。但這類論述與規劃的嘗試，總不免引起藍營論者抨擊，以「文化

臺獨」或故宮的「去中國化」來詮釋。

放下這些定位上的紛紛擾擾，故宮南院更嚴峻的問題，是經營四年以

來，仍未掙脫交通不便、配套不足、參觀人次僅及本院二成的格局。提升

效益、追求財務健全的現實問題，與文化定位上的政治問題交織一起。

前述圍繞故宮的難題，至少可以拆成四層：1 

一、故宮文物是誰的：臺灣對於故宮文物有何權利？是否需「歸還」

北京？

二、故宮與國族主義：背負中國國族主義的故宮，如何面對解嚴後湧

現的臺灣本土認同，以及全球化對國族主義框架的挑戰？

三、策展地理框架：故宮典藏中華文物、南院的「亞洲」框架是否有理？

四、營運的效益提升：南院如何救？北院能否發揮更大能量？

一、故宮誰屬：文物還北京？

放眼全球，博物館文物權利誰屬的爭議方興未艾，展示品來源社群對

文物「返還」（repatriation） 的聲索也層出不窮。在國際層次，希臘、衣

索匹亞、復活島等地，就曾對大英博物館聲索，要求返還過去透過戰爭、

殖民取得的歷史文物。在美、加、紐、澳、臺灣等有原住民族的國家中，

也出現關於「原住民文物所有權」的討論，以及文物返還的作為。

這類討論的根源，在於「博物館」與戰爭、殖民、帝國主義的歷史連

結，以及蒐藏／被蒐藏、展示／被展示、觀看／被觀看這幾層關係，經常

鑲嵌的不對等權力結構。蒐藏、展示、觀看的主體，往往是擁有權力的征

1 本文一位審查者曾指出，新自由主義與民粹主義，也構成對故宮的挑戰，建議
參酌。我同意這都是重要問題，唯這兩個主題的概念梳理、現實查考，並非本
文篇幅所能盡述。

故宮的時代解：人本主義、策展框架、科技設計



108

文化研究   Router: A Journal of Cultural Studies

服者、殖民者、統治者；被蒐藏、展示、觀看的文物，則淪為前者權力施

為的客體對象。這種承自歷史的知識權力結構，近年引起不少反省，甚至

是修正的呼籲，才出現「文物返還」的議題。

文物返還浪潮，難免招致典藏者的擔心與阻力。但博物館界也發現：

「文物返還」不僅能帶動對文物更完整的研究，且當博物館中的「標本展

品」變為來源地的「文化遺產」時，往往能嵌入更完整的意義脈絡。如果

妥善規劃，「返還」其實是讓博物館跟文物來源社群聯繫起來的契機。

不過故宮的文物來源，是中華民國從清王朝繼承的宮廷藝品舊藏，無

涉於「戰爭掠奪」或「殖民」。「文物遷臺」則是在戰火中保存文物的必

要舉措，更無可議。就算追其文物源頭，則多經皇室徵集、民間進獻或外

邦朝貢，屬合意轉移。即便無法排除有取之不義的藏品，其歷史責任更隔

著前清朝廷，至今未聞來自「來源地」的返還聲索。在蒐藏倫理上，故宮

有相對穩固的立足點。

「返還」故宮藏品的說詞，其實總伴著統獨、轉型正義的爭議出現。

例如持統派立場的新黨主席郁慕明的「歸還北京」說，是在抨擊蔡政府的

「轉型正義」時的嘲諷。國民黨前立委邱毅，也在抨擊陳其南的院長任命

案時，質疑「臺獨又不是中國人，憑什麼可以占據這些國寶級的文物？」

在光譜另一端，有些基進獨派也主張把這批「與臺灣無瓜葛」的文物退回

去，以示對「中國」的堅壁清野。

不過，真正有資格聲索的北京故宮（或政府），或出於「國家統一」

的大戰略，不願驟然切斷這層兩岸聯繫，更不願意訴諸「國際」法庭仲

裁。現實上，並無「歸還文物」的壓力。即便在想像中的仲裁法庭，  故宮

文物避禍來臺的過程並無不義，不比西方透過戰爭掠奪或殖民建立的博物

館。從保護存續人類文明資產的角度出發，臺北故宮有可立論的立足點。

真正值得重省的，是統獨兩端說法背後，都存在一種「文物國族主義」

的預設，把「故宮文物」與「中國認同」綁在一起。彷彿只有當臺灣認同自

己為中國一部分，才有資格保有和運用「中國國寶」，只要切斷中國認同，

臺灣便喪失此一資格。博物館文物與國族主義的連結，真是如此必然嗎？



109

二、國族認同爭議：人本作為解方

博物館與國族主義的連結，部分源於兩者湧現時空的重疊與交織。

博物館的歷史，雖可追溯到中世紀或更早的私人蒐藏，其作為一種

機構的大量湧現，則大約起於十八世紀，帝國主義與殖民擴張的年代。不

管是隨著大英帝國擴張的大英博物館，或隨拿破崙征戰而豐實典藏的羅浮

宮，甚至是更後來出現在各個殖民地的博物館，都承載著在歷史不同階段

勝出的征服者，對其所見的世界，去分類、辨識、研究的知識系譜。而在

文物分類、知識組織上一種極其自然的座標，是「對人的分類」，也就是

民族。

等到十九世紀國族主義湧現的年代，博物館更廣泛被運用作為國家描

繪自我形象，建構國族想像的載體。這類博物館，同樣涉及對人類群體特

色的指涉，與界線的標記；只是標記權力從外來的殖民者，轉移到新興民

族國家的統治者手中。

故宮博物院在其坎坷歷史中，與中國國族主義的糾結尤深。以清宮皇

室典藏為基底的故宮博物院，則在一方面以「對公眾開放皇家珍藏」，成

為民國推翻帝制的重要象徵。另一方面，其也藉著對「精緻中華文化」的

展示，回應彼時對「中華民族」共同體想像與民族自信的需求。日軍侵華

時，搶救搬遷故宮文物，成為國府捍衛國家文化命脈的使命。而從國共內

戰到兩岸對峙的年代，隨國府遷徙來臺的這批清宮舊藏，更成為國民政府

與中共爭奪「正統中國」代表性的籌碼。

正因如此，當解嚴後走向民主化的臺灣，見證臺灣主體意識湧現，衝

擊國府長年努力維繫的「中國認同」時，這批在戰亂從北京流離到臺灣的

文物，不免陷入尷尬。

臺灣主體意識者仍認可故宮典藏的文物價值，惟其並「不共享」過去

這些文物被賦予的「中華文化光榮感」，甚至可能敵視此一概念。而除卻那

些主張「還給北京」的基進派，真正在綠營執政期間的相關決策者，多務實

面對文物在臺的事實，尋思如何能用這些文物說出一個「跳脫中華文化框

故宮的時代解：人本主義、策展框架、科技設計



110

文化研究   Router: A Journal of Cultural Studies

架」的故事—例如在籌備故宮南院時，前館長杜正勝構思的「亞洲藝術文

化博物館」，或是2018年到任館長的陳其南，語焉不詳的「故宮臺灣化」。

對中華民族基本教義派而言，前述態度不啻於「不認同中國，卻想用

中國國寶撈錢」的可恥行為。他們擔心杜、陳等人的作為或說法，實際上

都是在推動「文化臺獨」，是要把故宮「去中國化」。

這類在「中國  vs 臺灣」國族框架下的拉扯對撞，在解嚴後的臺灣層出

不窮。除了故宮博物院，相關爭論還波及歷史課綱、銅像存廢、身分證件設

計、路名地名，甚至是宮廟燒香等等，構成臺灣社會內部衝突的張力主軸。

但其實，解嚴後本土認同湧現，衝擊傳統中國國族主義的年代，適逢

冷戰終結的全球化（g l o b a l i s a t i o n）的年代，因此在一些四五年級的戒嚴

世代，執著地投入認同戰爭同時，社會上新興的七八九年級世代，則迎來

更豐富多源的網路媒體視野，更全球流動的生涯可能，以及更多元、更普

世、更拼貼，也更毋需執著於單一國族認同框架的認同選擇。激越熱情的

國家認同情感（不管是哪一個）仍存在，但不再是社會大多數人共有的基

礎，而更是個人可以選擇追尋、消費，或為之奉獻的信念。

面對上一代的認同戰爭，與下一代更「後國族」而多元拼貼的認同，

故宮能如何回應？我認為最好解答，是「人本主義」—也就跳脫從上而

下的國家視角，跳脫單一國族框架的大敘事，回到人的尺度去思考：來自

世界與臺灣社會各地的參觀者，能在這裡看到什麼？我們的策展方式，要

給他們什麼樣的參觀體驗？

不諱言，目前有不少國際旅客來故宮，要看的就是「中華文化精

萃」。就算不從任何國族主義的角度出發，單純就國際市場行銷考量，故

宮仍應保留一個「中華歷史文化故事」的敘事軸線；但這並非唯一。有的

觀眾來故宮尋找的，可能是無法被任何國族框限的美感體驗；有些感興趣

的是對古代物質文化、古人生活方式的窺看；有些知性觀眾，可能尋找的

是歷史知識的連結；甚至在一些小朋友眼中，感興趣的純粹是互動遊戲與

有趣聯想。以上種種，都不需要以「國族敘事框架」為前提。

文物本無認同，任何國族標籤都是透過策展的人為賦予。同樣的歷史



111

文物，本來就有很多故事能說；當代的故宮，其實應該大步朝向策展敘事

的豐富化去走。

而其中需要特別討論的，就是故宮南院「亞洲藝術文化博物館」的定位。

三、策展框架：用故宮典藏說亞洲故事？

故宮南院的選址，從一開始就是地方政治角力下，專業妥協的決定。

場址交通不便、周邊休憩資源配套有限、場館主題與地方意義連結不明，

加上「南院」在品牌上的定位，更給人清楚的「老二」、「次要的」的印

象——以上種種，都讓南院難以成為國際旅客訪臺的必備行程，至今外籍

遊客只占到訪人次的1 %。開館至今欲振乏力的票房，也讓當初力爭故宮

落腳的地方人士失望。不過臺灣的公共建設，常出現這種無視人文地理結

構，硬開支票大興土木的例子；這方面先不贅言。

這裡要聚焦談的是南院的主軸，也就是杜正勝提出的「亞洲藝術文化

博物館」定位。許多藍營論者曾抨擊，此舉證明綠營企圖將故宮「去中國

化」的居心。我無意於評述決策者的動機，但我認為，以「亞洲」為框架

去構思南院是正確方向。

首先，故宮舊藏本來就有許多來自外邦進貢的貢品，或是在古代中國

與鄰國交流中輾轉到北京的物件。在本院以中國歷史朝代為軸的策展邏輯

中，這些藏品自然處於邊陲地位，無法盡顯其價值；直到南院以「亞洲」

為框架策展，拿這些藏品去說一個關於「亞洲」的故事時，才讓這些藏品

展現更多價值。

例如在南院的常設展「佛陀形影」與「芳茗遠播」，分別以院內典藏

呈現佛教、茶文化在亞洲的流傳，以及在不同時空中的變異；去年甫下檔

的「錦繡繽紛」與「玉見亞洲」常設展，則同步呈現亞洲不同地區織品、

玉器的風貌。不管對於東、西方訪客，佛、茶、織、玉都是定義亞洲文明

意象的基本元素。這些展覽，呈現出「非國家本位」的跨境文明流動。

故宮的時代解：人本主義、策展框架、科技設計



112

文化研究   Router: A Journal of Cultural Studies

又例如，  2015年推出的院藏南亞服飾、伊斯蘭玉器的特展，2017年的

南亞玉特展，則靠著搭起不同的地理與文化範疇的策展舞臺，讓過去在本院

策展框架中只能當配角的藏品，得以站上主角的位置，說出他們的故事。

其次，以「亞洲」為策展框架，也讓故宮南院在院內舊藏外，在新品

蒐集與國際借展上有清楚的戰略方向。例如南院設立後，推出過日本江戶

時代服飾“Kimono”、越南林迦罩的特展，都是以新入藏的文物為主。開

館以來，也陸續推出過向日韓知名博物館的借展。

值得一提的是，在過去故宮以「中華文化」為主的框架中，臺灣本身

的原民文物處境不免尷尬；換在亞洲的策展框架中，反因其在（分布在東

南亞到大洋洲）南島語族文化圈的角色，而有了清楚定位。2018年，故宮

南院就與國內六所博物館合作，推出「織路錦繡穿萬山」原民服飾特展。

不過，南院既然以「亞洲」為度，展覽中最大的缺憾，大概是對於

「亞洲」作為一個地理範疇過於理所當然地接受，以及對這個概念本身的

歷史與建構，欠缺考察與反省。例如，「亞洲」一詞內蘊的歐洲中心視

角、文明階級觀，亞洲邊界的變遷與拉扯，當代亞洲文化與歷史的異質性

等等，原應是本院策展理路的基礎議題。

最後一如前述，即便到今天，南院仍然容易被當成「次要的」而未受

足夠重視。因此，不管在品牌定位或組織上，應凸顯出南北兩院在策展主

軸的差異，而不只是主從關係。例如，比起「北院／南院」這樣的說法，

或許應分稱為「故宮中華文化院區」與「故宮亞洲文化院區」；在組織結

構上，兩院也至少應該並駕齊驅。

四、科技與設計作為方法

最後回到務實的營運與財務問題。故宮本院長年被視為「中華文化」

聖地，旅客絡繹不絕，主要挑戰是展覽空間與腹地不足，因此有目前「穿著

衣服改衣服」的擴建計畫。南院處境恰恰相反；南院有龐大腹地，但來客量

始終差本院一大截，當中購票入館者比例僅一成，外籍遊客更只占約1%。



113

南院要面對的基本現實是：如果只定位為「分身」，註定無法追上

本尊。故宮本院的人潮，來自其典藏「中華文化精粹」魅力，但對國際訪

客而言，既然有了「本尊」，何必還要造訪地處邊陲、交通不變的「分

身」？目前所謂「國寶南下」的做法，也只是把本尊魅力多分一點給分

身，絕非解決之道。南院要成功，仍須尋找不同於本院的市場定位。

「亞洲藝術文化」的定位是有別於本院，但其是純從策展理想上，讓

文物說不同故事，而不足以在營運現實上，替南院創造有足夠基數的客群

基礎。畢竟，純知性與精緻的藝術審美，從來是更適合都會（交通便捷）

的小眾需求；南院需要尋找的新定位，要考量其座落在嘉義郊區的空間區

位特性。

要把人潮吸引到交通不便的南院，需要比「精緻藝術文化」更強大的

動能，而那只能是「娛樂」，只能是對更豐富感官體驗的期待。

南院首應善用臺灣近年湧現的跨領域設計思維——從空間動線規劃、

燈光投影設計、各種感官介面、展覽敘事、互動設計到參觀體驗的知識管

理，尋找各種讓參訪體驗更豐富、更優化的可能。

南院也應結合臺灣科技技術的優勢，致力探索用新興「策展科技」說

故事的可能—從3D成像、新型態的互動設計、虛擬實境（VR）與擴充實

境（AR）戶外大型投影等技術等。

如果能打開設計與科技策展的想像力，或許參觀者能從微觀的作工細

節探索，跨到宏觀的歷史空間想像，有更寬廣的體驗尺度；能從感官上的美

學驚艷，到知性的學習解謎，有更多元的角度。南院面對迥然不同於本院的

空間地理區位，並無本院矜持於身段的空間，甚至毋須抗拒讓整體南院園

區以科技策展「遊樂園」化，作為讓南院內核的歷史藝術能被看見的策略。

作為臺灣文化地標的誠品，正是因為同步發展商場，才得以滋養書

店；並讓書店氛圍提升商場質感。博物館「教育賞析」與「娛樂」之間，

也存在類似辯證。日前南院推出的光雕水舞，就是面對區域客源務實妥協

的初嘗試，未來還有更多空間。

故宮的時代解：人本主義、策展框架、科技設計


